2022年　路加福音　第19課 10月9日　Angela Kim宣教士

◼經文 / 路加福音 11:1-13
◼金句 / 路加福音 11:2

# 你們禱告的時候要說

「耶穌說：「你們禱告的時候，要說：我們在天上的父：願人都尊你的名為聖。
願你的國降臨；願你的旨意行在地上，如同行在天上。」

歷史學家路加強調耶穌在人類歷史上的工作，猶其展示耶穌跪下禱告的樣式。耶穌的一生，也是禱告的一生。在今天經文裏，耶穌教導門徒禱告，也稱主禱文。現在有世界各地不同的信徒，以各種語言根據主禱文的內容祈禱。耶穌教導門徒禱告，願人都尊你的名為聖，願你的國降臨。一切朝聖者都通過主禱文內容得安慰，基督徒也藉此團結和彼此交流。即使不能禱告，也能通過反覆背誦主禱文得保守。祈求神通過今天經文，我們能學習主禱文意義和正確祈禱的態度。

## Ⅰ‧當為了甚麼而禱告 (1-4)

請看第1節上：「耶穌在一個地方禱告，」這裏沒有說明耶穌在何時和何地祈禱。路加福音強調耶穌禱告的生活(3:21, 5:16, 6:12, 9:18, 9:28)，記錄耶穌在不同的地方和時間禱告。耶穌有能力以一句話平息了風和浪。但仍然不時跪下禱告。毫無疑問，耶穌的人生就是祈禱的人生。通過耶穌禱告的生活，表明耶穌與　神有不可切割愛的關係，耶穌是絕對地依靠神和愛神的。

耶穌禱告完了，「有個門徒對他說：「求主教導我們禱告，像約翰教導他的門徒。」(1下) 以往，門徒對祈禱不太注意，但當他們反覆地目睹耶穌禱告的生活，從清早無人的時候在寧靜的地方禱告(可1:35-37)；在登山變像前禱告(9:32)。門徒甚少主動的禱告，因為有耶穌身邊幫助他們。或許，他們先前因趕孩子的污鬼失敗和羞恥(9:40)，或是在耶穌差遣七十門徒傳天國福音，趕鬼治病的成功；靠自力量不能作被強盜打傷之人的鄰舍。耶穌因禱告的生活與門徒的模樣有極大分別。雖然耶穌與門徒同是低下層百姓，木匠和漁夫，年齡相若。如今，耶穌向著耶路撒冷受死前進，仍然滿有能力，內心光明喜悅(10:21)。雖然猶太人也在會堂裏禱告，但顯然與耶穌的祈禱很不同。門徒渴望明白禱告的奧秘，仔細地觀察耶穌禱告的生活。因此，他們對禱告的生活生出渴慕，所以求耶穌像施洗約翰開一堂禱告的課。

耶穌教導了禱告中五個重要的禱告題目，可喻為禱告的教科書，請看第2-4節：「耶穌說：「你們禱告的時候，要說：我們在天上的父：願人都尊你的名為聖。願你的國降臨；願你的旨意行在地上，如同行在天上。我們日用的飲食，天天賜給我們。赦免我們的罪，因為我們也赦免凡虧欠我們的人。不叫我們遇見試探；救我們脫離兇惡。」

耶穌教導在禱告以先，要先認清禱告的對象是誰，要稱神為父。看來，只有神的兒子耶穌，才能稱天上的神為「父」。過去，即使希伯來人為了敬畏神，不能以嘴唇說神的名字。人與神的關係是遙遠和基於律法的。大祭司每年接近至聖所時，以恐懼和戰兢的心進前(來9:7)。耶穌教導門徒稱神為父，表示對神的親密，也是充滿革命性的。這是猶太人不能接受的，耶穌也因稱神為父，被猶太人視為褻瀆神而企圖殺害耶穌。

耶穌來到世上，作　神與人之間的中保。耶穌教導我們禱告稱　神為父，為人類開闢歸回神的幸福之路。人的幸福取決於如何稱呼　神。人出生後，最先學會的詞包括「媽媽」、「爸爸」。父母因孩子的呼喊而感到幸福快樂。我們向神禱告，首先學習稱呼神為父。這是我們人生中最奧秘、最幸福之時。人若不懂稱神為父，就不能幸福，如同無父無母的孤兒在世生活。

我們的天父是誰？即使孩子不聽父母說話，仍然呼喊「爸爸」。父親還是認為孩子是可愛的，渴望解決兒女的需要。神是慈愛的父親，祂不輕易發怒，滿有憐憫。無論是好人或歹人，神也是恩待他們的父親(6:35,36)。大衛王擁有父神的內心。大衛是一國之君，但當他得知發動政變的兒子押沙龍被殺時，雖然自己的軍隊打勝仗，但因想念兒子在百姓面前大聲哭泣，恨不得替兒子死(撒下18:33)。父神也如同浪子比喻中的父親，想念離家遠去的兒子，日夜在門口守候兒子的歸來。耶穌說，神就是如此滿有慈愛和憐憫的父。

從小我因酗酒的父親而受苦。我為了保護母親和弟弟，免受醉酒的父親攻擊，被父親所扔的刀刺穿手臂，鮮血滿地，有時被父親拳頭打斷鼻樑而入院。對我來說，父親是一個可怕的人，我難以稱呼他為父親，所以也難以稱神為父。在1995-2000年間，我接受了三次腦部手術。當我聽見醫生將會用鋸來切開頭顱骨時，就非常害怕，也不知怎樣去禱告。我想小時候，因父親暴力受苦，現在又有手術開刀受苦，感到如孤兒般無靠。那時，我開始不斷背誦主禱文幾百遍，當我能稱神為父時，不再感到害怕。就連見麻醉師也如同天使般友好，手術室彷彿如同天堂。這是我頭一次稱神為阿爸，父啊，感受到神的喜悅，也經歷神與我同在的恩典。

當我們稱　神為父時，我們開始與人建立正確的倫理觀。神是全宇宙惟一的神。當我們以真誠和敬畏的心稱　神為父時，我們也當視別人為兄弟姐妹，愛和尊重他人。

那麼，耶穌教導我們要向父神祈求甚麼？

### 第一，願人都尊你的名為聖

我們禱告時，渴望先為自己需要祈求。但耶穌教導，我們要先為父神的名被尊為聖而禱告。惟有神是聖潔的，祂是萬有的造物主，全能的神，滿有慈悲和憐憫，永恆和善良，配被萬物尊崇和高舉。多數人以自己為中心而活，思考怎樣高舉自己，得著人的認同。作為神兒女的我們，最關心的當是父神的名被尊為聖和高舉。我們必須祈求父神的名字，無論在何時何地也得到尊崇。不但在我們家裏，在我們學習、工作、路上、吃飯，甚至受迫害和羞辱時，我們也要祈求神的名被尊為聖，得著榮耀。耶穌教導我們要為這目標祈求和生活。使徒保羅也說：「照著我所切慕、所盼望的，沒有一事叫我羞愧。只要凡事放膽，無論是生是死，總叫基督在我身上照常顯大。因我活著就是基督，我死了就有益處。」(腓1:20,21)

## 第二，願你的國降臨

對於神的百姓來說，現在的世界並非一切，信徒的最終目的地是神的國。神的國並不是某個地理位置，而是指　神所管治的地方。願你的國降臨，就是祈求那被撒但管治和墮落的人，被神的主權所管治，恢復神所創造的秩序。世界雖有各樣的人和民族，但本質上只有兩類：一類是神的兒女，另一類是撒但的兒女。人本來是天父的兒女，因犯罪而作撒但的奴僕。因此，世上不斷地發生痛苦與不幸。這叫　神多麼心碎！神的終極旨意是：「使天上、地上、一切所有的都在基督裡面同歸於一。」(弗1:10) 作為神的兒女，我們也渴望神救贖人類的計劃成全，而日夜祈禱。

耶穌教導門徒第一和第二個禱告題目，是要門徒重視神的名，參與神的計劃。許多時，孩子前來找父母，是金錢花光之時。真正的孝道是體會父母的心。耶穌第一和第二個禱告題目，正是神兒女體會父神所想的。我們如此祈禱時，能成長為成熟神的兒女。

### 第三，我們日用的飲食，天天賜給我們

耶穌教導下半的禱告題目是為了我們的需要。耶穌教導要為「我們日用的飲食，天天賜給我們」祈禱。為何為日用的飲食禱告，而不是為一兩年的飲食祈求呢？在出埃及記和民數記中，　神讓以色列人在曠野裏每天收集食物(出16:4)。藉此神訓練以色列人40年，為要預備他們在進入豐盛的迦南地時，記念這都是神的供應，而非靠己力而來。「恐怕你心裡說：『這貨財是我力量、我能力得來的。』」(申8:17)。這樣，以色列就不會忘記　神，失去對神的感恩，反而被貪婪所捆綁，無止境要求得更多，吃更好，最後只為生存而活，失去以神聖潔使命。

現代城巿人甚少捱餓，只須應用程式下訂單，待上30分鐘就能收到食物。看來，也不需要祈禱。然而，我們若不為飲食所需向神祈求，就像以色列人進入迦南地後墮落，也如同路加福音第12章記載無知的財主，為生活勞慮和煩惱，最後所積蓄的一切在死亡前都花為烏有。

耶穌教導要為「我們日用的飲食」祈禱，而不是單「我日用的飲食。我們不但為自己，也為別人的需要祈求。

### 第四，赦免我們的罪，因為我們也赦免凡虧欠我們的人 (4上)

我們不但要為維持肉體的日常飲食祈求，也為靈魂生命而祈求罪得赦免祈求。罪使人與神分離。「凡犯罪的，就是違背律法；違背律法就是罪。」(約一3:4) 罪使人在道德、倫理和精神上患病。罪的工價乃是死。我們必須為得著從神而來的罪得赦免。

然而，當我們尋求神赦罪，必須先寬恕人的惡。赦免我們的罪，因為我們也赦免凡虧欠我們的人，就是免除我們的債，如同我們免除人虧欠我們的債。我們怎能免除人欠我的債呢？馬太福音第18章，耶穌教導我們要先記念神免了我們的債，就能免除人欠我的債。故事裏有一個沒有憐憫的僕人，雖然得著國王的憐憫，免了他一生也還不清一千萬銀子的債務，但他為了同伴所欠十兩銀子，約一萬美元，掐住他的頸項，不聽人的哀求而把同伴下監。國王聽見就把那僕人叫回來，對他說：「你這惡奴才！你央求我，我就把你所欠的都免了，你不應當憐恤你的同伴，像我憐恤你嗎？」，就把那人交給獄卒，等他還清了所欠的債。同樣，我們為得著神的赦免，我們必須寬恕別人對我的過犯。我們求　神赦免罪惡，卻不原諒別人的過犯，　神不接納人自私的祈禱。原諒別人並不容易，我們必須記念自己向神所欠的債，是永遠不能償還的。使徒保羅說：「無論是希利尼人、化外人、聰明人、愚拙人，我都欠他們的債，」(羅1:14) 　神赦免我們的罪惡，我們也必須寬恕得罪我們的人。

### 第五，不叫我們遇見試探 (4下)

試探指人在罪惡引誘前脆弱。這世界充滿撒但的試探，引誘人追求肉體的情慾、眼目的情慾和今生的驕傲。無人能擺脫誘惑，當人受誘惑，如同落入網羅，難以自拔。許多時人落入憎恨、論斷人、不感恩、埋怨、恐懼或絕望等罪的試探。耶穌也多次受魔鬼的試探。使徒彼得說，「務要謹守，警醒。因為你們的仇敵魔鬼，如同吼叫的獅子，遍地遊行，尋找可吞吃的人。」(彼前5:8)。第一個人亞當在完美的伊甸園，被魔鬼試探而跌倒。無人能靠自己戰勝魔鬼的誘惑，我們必須為免我們遇見試探而祈禱。

世人輕視神的說話，隨便享受罪惡，神的兒女也許感到無助。照耶穌的教導，即使軟弱的人，禱告就能戰勝試探誘惑。雖然我們不能阻止雀鳥在頭上飛過，但我們必須不斷祈禱，免受迷惑，不讓在雀鳥在頭上築巢。「靠著聖靈，隨時多方禱告祈求；並要在此警醒不倦，為眾聖徒祈求，」(弗6:18)

## Ⅲ‧禱告的態度 (5-13)

耶穌不但教導禱告的題目，也教導禱告的態度。為此，耶穌設了一個比喻。有一個人只能僅僅地生活。有一天，一個因走遠路而饑餓的朋友突然來臨，那人尷尬地告訴朋友，「很抱歉，我沒有甚麼可吃的。他因憐憫不能叫朋友直接睡覺了事。他為朋友開始尋找食物，只好無禮地在半夜到鄰舍拍門：「朋友！請借給我三個餅；因為我有一個朋友行路，來到我這裡，我沒有什麼給他擺上。」那鄰舍已哄著孩子睡了，自己已洗腳在床上躺著。被敲門聲吵醒，從睡夢中醒來的他怎樣回答呢？「喂，你有冇禮貌？這麼晚還來騷擾我嗎？門已關上，孩子們都睡覺，我不能起來給你。」耶穌總結為何在不情願之下，還是給那人所要的。請看第8節：「我告訴你們，雖不因他是朋友起來給他，但因他情詞迫切的直求，就必起來照他所需用的給他。」

耶穌根據這比喻教導禱告應有的態度。請看第9,10節：「我又告訴你們，你們祈求，就給你們；尋找，就尋見；叩門，就給你們開門。因為，凡祈求的，就得著；尋找的，就尋見；叩門的，就給他開門。」耶穌應許，每個祈求者、尋找者和叩門者都被接受，尋求者找到，叩門者，門被打開。

為何耶穌教導禱告要堅持和情詞迫切？父母面對孩子撒賴，誓要得著想要的，坐在地上，哭泣，抗議，不吃飯，鎖上門，不合作。最終也許得到想要的，因為這是自己的兒女。肉身的父母能力有限，也會回應兒女所求的。有人說：「祈禱與否，也是沒有分別」，就灰心不再禱告。為何人向肉身父母求，也能竭而不捨，為何向父神祈禱一次兩次，沒有回應就放棄呢？耶穌因人沒有逼切向父祈求的態度而感到惋惜。

為何神不立時回應人的禱告呢？請看第11-13節：「你們中間作父親的，誰有兒子求餅，反給他石頭呢？求魚，反拿蛇當魚給他呢？求雞蛋，反給他蠍子呢？你們雖然不好，尚且知道拿好東西給兒女；何況天父，豈不更將聖靈給求他的人嗎？」

世上父母不好，孩子要魚，也不會給他蛇。若孩子要蛇，父母為了孩子好處，也不會把蛇給孩子，還是把無求的魚給他。

許多時，我們不知自己在求甚麼，正在求蛇而不知，卻以為是對自己有益的魚。因此，當我們祈求卻沒有得著時，不要立刻灰心，反而要思想，　神若不答允，我所求的好可能是蛇。反而，我們要為　神沒有應允而高興。最後，耶穌說：「何況天父，豈不更將聖靈給求他的人嗎？」神是善良的父親，想給我們最好的東西，就是聖靈，來回應我們的祈禱。

聖靈是　神賜予祈求者的禮物。當我們悔改，接待耶穌為救主，就收到聖靈的禮物(徒2:38)。聖靈是保惠師，永遠與我們同在，也作我們的引導(約14:16)。聖靈給予我們力量，給予我們需要的智慧，安慰和鼓舞我們。「況且我們的軟弱有聖靈幫助，我們本不曉得當怎樣禱告，只是聖靈親自用說不出來的歎息替我們禱告。鑒察人心的，曉得聖靈的意思，因為聖靈照著神的旨意替聖徒祈求。」(羅8:26,27)；「但保惠師，就是父因我的名所要差來的聖靈，他要將一切的事指教你們，並且要叫你們想起我對你們所說的一切話。」(約14:26)；聖靈使我們效法耶穌，恢復神聖潔的形象，並結出聖靈果子(加5:22,23)。最重要的是，聖靈賦予我們內在的力量，管理我們內心。當我們被聖靈充滿時，總能過喜樂、熱情、偉大的生活。因此，我們必須每天努力藉禱告的生活，被聖靈充滿。

雖然，耶穌與我們同有一樣的身體，但耶穌通過向神禱告，被聖靈充滿。同樣，我們被聖靈充滿時，能勝過罪惡和充滿引誘的世界，過著與耶穌一樣，滿有能力的生活，也能叫神的名被尊為聖，叫神的國度臨降在人裏頭。通過今天經文，我們學習禱告的奧秘，我們了解當渴望和尋求的好東西，乃是聖靈。祈求神幫助我們好好學習主禱文，過著前往神的國朝聖者的旅程。